IO.M. Могаричев (Симферополь), А.К. Шапошников (Симферополь)

## Житие Иоанна Готского: два этапа формирования источника

Житие Иоанна Готского является одним из наиболее ярких, информативных и чацитируемых источников по истории раннесредневекового Крыма. Однако его первчальной версии не сохранилось Наиболее полная из дошедших до нас редакцийсокращенный вариант Жития, состоящий из десяти небольших отрывков (глав) [см парев 1913, 15; Shevchenko 1975, 115; Huxley 1978, 161].

Она сохранилась в нескольких рукописях: Ватиканская № 1667 (Cod. Vaticanus 168 в., Ватиканская № 655 (Cod Vaticanus 655) — поздняя ущербная копия XVI в. с №18 рукопись афонского монастыря Филофея № 8 (mss 8 du monastere athonite Philotheo в Разночтения этих рукописей незначительны и объясняются ощибками переписчи

За 26 июня Житие Иоанна Готского по Ватиканским рукописям было издано в «Деях Святых» [Рареbrochio 1709, 190-194; Act. SS. Iun. 1744, 151, Act. SS., Iun. 1867, 172, Halkin 1948, 82, ann. 1]. Рукопись афонского монастыря Филофея, в которой Жилона Готского приурочено к 22 июня, издана Эрхардом [Ehrhard 1937, 647].

На русский язык источник впервые был переведен В.Г. Васильевским в 1878г. [19] а затем А. Никитским [1885]. Недавно он вновь был с обстоятельными комментари издан С.Б. Сорочаном [20056, 1345-1370].

Напомним сюжет Жития<sup>1</sup>. Иоанн был епископом Готии при императорах Констант (Константин V Копроним (741-775) и Льве (Лев IV Хазарин (775-780) «Он происході расположенной на той стороне земли Тавроскифов, подчиненной власти Готов, имені торжища Парфениты, и был сыном Льва и Фотины» (данная цитата и сл. по В.Г. Васиг, скому). Его дед был родом из Малой Азии, служил копьеносцем в византийской армі вероятно, по окончании службы переселится в Крым. Свою карьеру Иоанн выбре поприще религии «подобно Иеремии и Самуилу, из детства вполне был посвящен бе Родившись и возросши, он выбрал жизнь подвижническую, с самой почти колыбо Тогдашний епископ Готии (в тексте источника говорится о предшественнике Иоенна Готском епископе. Один из авторов настоящей работы, совместно с А Г Герценом, по тался доказать, что до конца VIII в самостоятельной Готской епархии еще не сущевало, а речь, в данном случае, вероятно, шла о главе Херсонской епархии, куда вкол Готия (Герцен, Могаричев 1999, 106-115)<sup>2</sup>), поддержал решение церковного собора 76-

Международный центр хазарово

созватного Константином V для идеологического закрепления политики иконоборчества. созвато он был переведен в Гераклею Фракийскую и назначен тамошним митрополитом. поэтому православные в Готии, не принимая участия в новшествах беззаконного собра-<sub>ыя но, оставшись притом без пастыря, предложили в пастыри сего (Иоанна – авт.) поепо-</sub> побного. Он же, отправившись сначала в святой город, провел там три года и, поклонивнись всем святым местам, ознаменованный стопами божественности, воротился домой. потом обитатели Готии послали его в Грузию (Иверию) к католическому престолу (к католимосу). Рукоположенный там во епископа, он непреклонно сохранил догматы католической правую веру». После этого Иоанн отправил своего диакона Лонгина в Иерусалим письмом, в котором содержалась просьба к тамошнему патриарху прислать изложение веры. Таким образом, местная церковь получила «изречения из Ветхого и Нового Завета и всех избранных отцов о святых иконах, честных мощех и заступлении святых». Когда к вгасти пришла Ирина, после смерти Льва IV в 780 г. ставшая регентшей при своем малопетнем сыне Константине VI, Иоанн отсылает изложение веры константинопольскому патгиарху Павлу и, «получив разрешение от августы Ирины, явился сам в царотвующий град; здесь он всем говорил со свободой и дерзновением о принятии святых икон во святой католической церкви и затем снова возвратился восвояси». Далее следует пассаж обуходе патриарха Павла в монастырь Богородицы Флора, его смерти, избрании патриаржим Тарасия, попытке созыва, с целью восстановления иконопочитания, собора в Константинополе (лето 786 г.), его разгона войском и, наконец, работе II Никейского собора (сентябрь 787 г.), где и «изложили определение православия»

Затем повествование снова переносится в Крым. "А преподобный епископ Иоанн, после гого, вместе со своим народом (своею паствою) выдан был властителям хазарским, потому что он вошел в соглашение (заговор) с господином Готии и его властями и всем его народом, чтобы не владели страной их вышесказанные Хазары. Ибо хаган пославши, занял фелость их, называемую Дорос, и поставил в ней вооруженных стражей. Их- то и выгнал преподобный вместе со своим народом и завладел так же Елисурами (клисурами). Итак, чдя, что архиерей предан одним селением, они прибегли к хагану, и он, хоть и оказал пиаду господину Готии, но семнвдцать рабов ни в чем неповинных казнил. А преподоб-🚧 заключенный под стражею, получил возможность спастись бегством и переправился в Мвстриду, христолюбивый город». Прожив четыре года в Амастриде и услышав о смерти варского кагана, Иоанн умирает. Его тело переносят на корабль и перевозят в «монастырь 🗝 в Партенитах, называемый (монастырем) святых Алостолов ... Монастырь этот препо-<sup>в</sup> Снабдил всяким благолепием зданий и святых сосудов и различных книг и поместил ••м множество монахов» где и предают погребению. В Амастриде покойного, как святого ученика [см. Сорочан 2005б, 1362, прим. 593] провожала торжественная процессия во <sup>наве</sup> с местным епископом Георгием. В заключение, традиционно для такого рода литерары, описываются чудеса, соеершенные Иоанном Готским. 1. Ученик святого Лонгин, возацаясь из Иерусалима, был схвачен и распят сарацинами, но, призвав своего учителя с моцью молитвы, был отпущен. 2. Лонгин был снова захвачен врагами, но, попросив у анна об избавлении, спасся. 3. После бегства святого в Романию его последователи ы были быть казнены хазарами, но в результате молитвы Иоанна получили свободу. 4. онах Василий решил уйти от святого, но однажды ночью, услышав как тот общается в ряви с мвртвецами, изменил свое решение. 5. Посаженный в фульскую темницу Иоанн, стие сына местного правителя (кира), спасает того от болезни. 6. Некто, упрекавший





¹ Мы, естественно, понимаем, что он хорошо знаком не только специалистам по да проблеме, но и широкому кругу любителей истории Крыма, однако его подробное изложважно для аргументации наших дальнейших выводов.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Один из авторов настоящей работы, А.К. Шапошников, все же допускает еозмочуреждения Готской епархии в период между 754 и 784 гг. или даже несколько раньше.

епископа в пособничестве хазарам при захвате ими «крепости Готии», внезапно ум. Двое спорили из-за вина, налитого в пифос, и никак не могли найти общий язык. Тогда сделал вино застывшим и конфликтующие разрубили его пополам как сыр. В постедеютой, главе упоминается о каких-то других чудесах, «которые жители той страны от веем рвссказывают», и в заключении следует пассаж «но твоим заступлением под нас, чтобы мы избавились от губительного сообщества свято-сжигателей и нечистых ксв и достигли с тобой вечной жизни», который позволил В.Г. Васильевскому опревремя составления Жития вторым периодом иконоборчества [1902, 426-427], с чем составления Жития вторым периодом иконоборчества [1902, 426-427], с чем составления Жития вторым периодом иконоборчества [1902, 426-427], с чем составления Жития вторым периодом иконоборчества [1902, 426-427], с чем составления Жития вторым периодом иконоборчества [1902, 426-427], с чем составления исставления страна периодом иконоборчества [1902, 426-427], с чем составления исставления периодом иконоборчества [1902, 426-427], с чем составления периодом иконобо

Μηνί τω αὐτώ κζ

Τή αὐτή ήμέρα μνήμη τοῦ δοίου πατρός ήμαὶν Ἰωαννιν επίσκοπον γενομέ νου (cm.D) Γοτθίας. Οἶτος ἡν ἐπὶ Κωνσταντίνου καὶ Λέοντος τοῦ Ἰσαθρου, δρμάμειος ἐκ τῆς τῶν Ταυροοκιθών χώρας. τῆς ὑπό τῆν ἔξονσίαν τῶν (o m.D) Γότθων τελούσης, Λέοντος καὶ Φατεινῆς (Φωτινῆς Dì τίδς γεγονώς. ᾿Λ γιασθείς δὲ ἐκ βρεφους ὡς Ἰερεμίας καὶτώς add D. Σαμοπήλ ὁ μέγας κατ' ἐπαγγελίαν γενιηθείς, εἰθῆς τῷ θεὰ ανετέθη.

Επεί δε είς μέτρον και τῆς πνευματικῆς και τῆς αdd D' συματικῆς ξόθοσ εν ήλικιας και έδει αὐτον είς τὸν τῆς άρχιερωσίνης θρόνον ἀνελθεῖν, ὑπὸ το ῦ οἰκείου λαοῦ πρός τον καθολικόν τῆς Ίβηρίας ' Ἰμηρίας S' ἐπέμφθη, κάχεῖθ εν τὴν χειρατονίαν ἐδέξατο ἐπεκράτει γάρ ἐν τοῖς þωμαικοῖς μέρεσι ἡ τῶ ν εἰκονομάχων αἷρεσις.

Μετά δε τήν τελευτήν Κοισταυτίνου και Λέοντος, παραγενέτο πρός τήν βα 
σιλεύουσαν πόλιν και πολλά περί τής όρθοδόζου πίστεως πρός τήν βασίλισ 
σαν Ειρήνην διελέχδη (διελέχχθη Si, και (bisscriptum.m.D) πάλιν εls τήν lδί 
αν χώραν ϋπέστρεψε. Και πολλούς πολλάς θλίψεις και Di κινδύνους ίποστά 
5 διά το έκδοθήναι υπό τοῦ ίδιαν λαοῦ τάζε τῶν Χαζάρων ἄρχουσιν, ἐν' Αμά 
στριδι τῆ κατά τῶν Πόντον φυγάς (φυγῆ Di παραγενόμενος τὸν βίον μετήλλ 
αξε και προς Κύριον εξεδήμησεν (και ακάι). Απηνέχθη δε (cm.D) τὸ τίμιον 
αυτοῦ λείψανον ἐν πλοίω τεθέν ἐν τῆ αυτοῦ μονή (μονή αύτοῦ D) τῶν ἀγι 
ων' Αποστάλων και ἐν αὐτή κατετέθη

1902. 426-427], с чем со лись все последующ торы {Васильев 1927 Артамонов 2001 Shevchenko 1975, 115, 1978, 161; Auzepy 2000

Древнейшие син ные версии Жития сть ся к X-XI вв. [Huxley 18 161]. В них четко прос ваются две традиции

Олна из них зафи вана в так называем наксаре Константино кой церкви (о другой: ции см. ниже) Текс опубликован П. Делі синаксарной рукопы Sirmond (условное обс ние S) и Парижскому су 1587 г. (условное С чение D), которые во сходны (за 26 июня Оба этих синаксарны шения несомненно. ны на основе вышеу той, дошедшей до дакции Жития [Del 1902, col. 771-774].

месяца того же (июня), 26 (числа).

меся самый день — поминание преподобного отца нашего Иоанна, бывшего еписватот рим. Сн был (жил) при Константине и Льве Исавре, происходя из страны Тавотом получинявшейся власти (державе) Готфое, приходясь сыном Льву и Фотине. Скифое, подчинявшейся власти (державе) Готфое. был посвящен еще с детства, подобно Иеремии и Самуилу Великому, рожденному молитве, (поэтому после рождения) тотчас был посвящен Богу. Когда же он достиг в о духовного и телесного взрослого состояния, решили возвести его на архиерейский остол Свсим собственным народом он был отправлен к кафолическому престолу Иветам был рукоположен. Ибо ересь иконоборцев господствовала в римских обласнах После же кончины Константина и Льва он прибыл в Царственный град и много собесеровал с царицей Ириной о православной вере и вернулся обратно в собственную заану и там он подвергся многим опасностям (и мучениям) из-за того, что был предан с бственным народом начальникам хазар. Сбежав и оказавшись в Амастриде, что в к.нте, окончил жизнь и к Господу переселился. Почитаемые останки (его) были перевевы на корабле и помещены в его монастырь Святых Апостолов и в нем установлены. В историографии известен широкий круг работ, в которых анализировались различые аспекты рассматриваемого агиографического источника (см. напр. Васильевский 1912. Браун 1880, 51 -52; Браун 1890, 11-13; Кеппен 1837, 65-67; Кулаковский 1898; 02. 147-149; Шестаков 1908, 36; Васильев 1927, 201-210; Бабенчиков 1935. Якобсон 1959. 41-43; 1964, 31-32; 1973, 33; Артамонов 2001, 349-358; Баранов 1974; Shevchenko 1975, 115; Huxley 1978, Auzepy 2000, 324; Герцен Могаричев 1991; 1999; 2002; Могариев 2003. 266-271; 2005, 30-32; Айбабин 1999, 208-210; Байер 2001, 47-54; Сорочан 2004; 20046, 242-350; 2005a, 504-537; 2005б, 1345-1370; Науменко 2004, 12 и др.).

Различными ав горами отмечалось, что, несмотря на достоверность многих историеских свидетельств, содержащихся в Житии, ряд его моментов все же вызывают недоение. Показательно в этой связи противоречащее всем церковным канонам описание.

обрания Иоанна епископом

Согласно «Житию Стефана Нового» Константин V сам ставил епископов [Васильевсми 19126. 406]. Интересные данные содержатся в Житии Гворгия Амастридского, осноптеля самостоятельной Амастридской епархии, близком Житию Иовнна Готского хроностически [Васильевский 1893а, 18936; Shevchenko 1975, 121-125]. Согласно тексту исочника, когда умер старый епископ Амастриды (вероятно около 790 г.), представители <sup>в это</sup> города предложили Георгию стать их духовным главой. После согласия последне-<sup>СН</sup> ВМЕСТЕ C представителями Амастриды отправился в Константинополь к патриарху арасию, чтобы быть рукоположенным. Патриарх его поддержал. Но у императора был ой ставленник, поэтому было устроено соревнование, где победил Георгий. После о сн получил помазание иерайства и отправился на родину. Амастридская кафедра чинялась Гангрскому митрополиту. У Георгия с последним отношения явно не спожичсь Он уговорил константинопольские власти создать самостоятельную Амастридс-<sup>ую</sup> ∈<sub>Пархию.</sub> Случилось это между 802 и 807 гг [Васильевский 18936, 27-35].

Что касается постиконоборческого времени, то здесь существовала сложная систевыборов архиереев. Всякое избрание епископа в новый город, связанное с учреждемем епархии подлежало предварительному решению собора или синода константиноольской церкви Избрание митрополитов и архиепископов совершалось по инициативе атриарха епископами соседних митрополий или митрополитами ближайших областей



Собор избирал трех претендентов, из которых одного утверждал патриарх. Избра епископов и митрополитов для невизантийских епархий совершалось собором или дом и утверждалось патриархом. Процедура проходила по следующим правилам брание производилось собранием архиереев той или иной епархии или митрополи числом не менее трех. На соборе должны были присутствовать епископы той епа или митрополии, для которой совершалось избрание. Собор созывался по инициат митрополита. Решение собора утверждал митрополит - отбирал одного из трех выбных претендентов. При этом церковные правила запрещали светской власти прин участие в выборах [Соколов 1917, 244-252].

В отношении Иоанна, если верить Житию, не было соблюдено ни одно из перечис ных условий [см. также Сорочан 2005б, 1350-1351, прим. 523].

Спорным выглядит определение Иоанна Житием, как епископа самостоятельной ской епархии, ведь первые сведения о ней относятся к болве позднему времени п цен, Могаричев 1999]. Скорее всего, агиограф, работавший над своим сочинение ранее начала ІХ в, когда готская епархия уже существовала перенес современную ситуацию на эпоху Константина V

Вопросы вызывает постулируемая источником цель поездки святого в Константи поль, ибо реально он не был настолько известен и влиятелен в столице, чтобы измен церковную жизнь империи (Гврцен, Могаричев 1999, 112-113).

Почему Иоанн бежал в Амастриду, а не в Константинополь, где, если верить Жит его знали и почитали. О политической составляющей этого вопроса см. [Герцен. Мог чев 1999, 114-115] Амастрида, являвшаяся центром реэкспортной и ярмарочной тор ли [Сорочан 2001, 315, 2003а, 115-116] возвыщается в конце VIII в., а ее значение в временники видели в ... торговле с Северным Причерноморьем» [Сюзюмов 2002, 1 Поэтому можно предполагать, что между амастридскими и готскими церковными инхами были налажены тесные контакты и, вполне возможно, они были лично знакомы

Как представляется, для понимания данного источника необходимо установиты сколько моментов где, когда, квм и в каких исторических условиях было составл Житие; является оно хронологически и стилистически цельным или содержит нескол пластов; если таковые присутствуют, то какие сюжеты были в первоначальном вариа! а какие были вставлены более поздними редакторами.

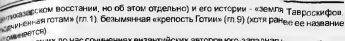
Как убедительно показал В.Г. Васильевский, автор дошедшей до нас редакции был жителем Крыма Для него полуостров «та сторона Понта», «Заморье», а мест население - «жители той страны»

Нет никаких оснований возражать X. Лопареву [1913, 15], И. Шевченко [1975, 11] недавно присоединившемуся к ним С.Б. Сорочану (20056, 1346), что агиограф был зан, а, скорее всего, проживал в Амастриде.

Несомненно, он прекрасно осведомлен о перипетиях процесса восстановления !!! нопочитания, биографиях упомянутых в источнике императоров, патриархов Павл Тарасия. Также составитель Жития в курсе осноеных этапов жизни Иоанна, особе последних ее лет, подробно описывает смерть святого и его похоронную процесс Знание же автором крымских реалий вызывает неоднозначное впечатление.

Здесь можно выделить три уровня Частью сведения с Крымском полуострове. держащиеся в источнике, очень приблизительны (первый уровень). Это в первую 🗬 редь касается административной номенклатуры долуострова (другое дело эпизод

Международный центр хазарове



В допедших до нас сочинениях византийских авторов юго-западная и южная Таврив доспринимались как территория в той или иной степени принадлежав цая империи. а валите данной местности и ее жителей воспроизводится в трех вариантах 1. Согласофициальной византийской административной терминологии - архонства или Клима-2 По Церковной традиции - Готия, от одноименной епархии<sup>3</sup>, названной так, очевидот так, очевидлия заложенной в трактате «О постройках» [1939, 349-350]; 3 Местность, прилегающая марсону - «крепости соседних племен» [Подр. см. Могаричев 20056].

например, Феофан Исповедник в «Хронографии» эту область и ее жителей называет истории с Юстинианом II) «херсониты. босфориане и остальные климаты», «жители в тых крепостях», «жители крепостей», «херсониты и жители других крепостей», (в сюжете одеговором брата Льва IV, Никифора) - «Херсон и Климаты» [Чичуров 1980, 62-65-69]. По "Еревиарию» патриарха Никифора это - «Дорос, лежащий в готской земле», «Херсон, Езофор и другие архонства», «другие города» [Там же, с 163-165] Из схолии о Житии <sub>Еврепия</sub> и Феодора мы узнаем, что они, соспанные в Херсон при императоре Ираклии. «были часто разлучаемы насильно и отправлены в укрепления соседних племен» (Василкев 1927, 188]. В Житии Феодора Студита упоминается «топарх Готии», в его письме. дятированном 808 г. «Готия и ее климаты», в Житии патриарха Никифора (645 г.) фигурисует правитель «Таврических климатов» [Васильев 1927, 217-218, Байер 2001, 70-72].

То есть, представления автора Жития об исторической географии Крыма не более чем гриблизительные знания образованного человека, знакомого с византийскими историческими игеографическими произведениями, знающего, что когда-тотам жили тавры и скифы (тавросифы)<sup>4</sup>, а затем эту землю захватили готы. Так например, у Прокопия Кесарийского в восьмой ■чиге «Войны с готами» можно прочитать «За ними (гуннами – авт) всю страну занимают мфы и тавры, часть которой еще и ныне называется Таврикой» [Прокопий 1950, 388]

Диссонансом выглядит эпизод об антихазарском выступлении (второй уровень) Здесь информация о местных названиях, истории восстания и количестве пострадавших от <sup>изз</sup>арских репрессий настолько конкретная и точная, что не вызывает никаких сомне-<sup>мий, что</sup> ей мог владеть только житель полуострова, прекрасно осведомл<sub>енный</sub> о мест-\*\*Эй географической номенклатуре и если не лично принимавший участие в событиях, то -днозначно общавшийся с их участниками



Харьков, 2005 г. мом 4. Харьков, 2005



<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Готия - название более распространенное в церковной литературной традиции, Клима-\*\* термин, используемый в официальных источниках VIII-IX вв. (Впервые эту мысль выскав В Коргевич [1886, 5 – 10] см. также Якобсон 1950, 18] и позднее развил В Е Науменко 1998 693 696])

Тавроскифы или скифотавры – термин, который появился во II в. н.з. и иногда применялиля обозначения населения позднескифского царства. Он продолжал использоваться и в очозначения населения поодыванения Крыма, так и иных народов [храпунов 2005, Сорочан 20056, 1346, прим 505].

Третий уровень - упоминание тюрьмы в Фулах, церкаи в Курасаитах, монастыря Апостолов в Партенитах. С одной стороны мы видим конкретные географические на ния, а с другой отсутствие подробностей. Например, в описании монастыря св Аполов нет никакой особой точности, и слова «снабдил всяким благолепием зданий и свят сосудов и различных книг ...» и т.д. можно применить к любой обители. Чудесное истения сына правителя Фул - трвдиционный сюжет для агиографических сочинений сообщении о церкви в Курасаитах ничего не говорится о ев названии.

Таким образом, можно с определенной долей уверенности предполагать, что бог шая часть Жития, несомненно, принадлежит автору сохранившейся редакции, хоро знакомому с политической и церковной историей империи второй половины VIII в., но этом имеющему смутные представления об истории и географической номенклат Крыма И если выделенный нами третий уровень еще можно трактовать как перератанную информацию, полученную от пюдей близко знавших Иоанна (что, правда, мавероятно), или из других источников, то сюжет о восстании, скорее всего, не есть пи творческих усилий данного агиографа.

Откуда он мог появиться? Конечно, можно предположить, что составитель Жи заимствовал его из какой-то крымской исторической хроники (хотя о наличии таконичего не известно) или у непосредственного участника событий. Последнее теоре чески возможно. Даже если данный вариант текста появился не раннее 40-х гг. 1х (напомним, события относятся к 80-м гг. VIII в.), то 20-лвтнему свидетелю восстания момент составления Жития было 75-80 лет.

Но, учитывая. что уровень «крымской» информации рассматриваемого эпизодар ко отличается и не обработан в стипе остальной части произведения. Можно предпо гать, что он происходит (полностью заимствован) из более древнего варианта Жити то, что опубликованный В. Г. Васильевским список не является первоначальным, гово ли все исследователи текста).

Данный вывод находит подтверждение и дополнительные аргументы, если мы п анализируем другую синаксарную версию источника Она представлена, по краймере, тремя рукописными вариантами. синаксарями из Труа (Trecenci 1204). Пари (Coislin 223) и Оксфорда (рукопись №2). Лучше всего сохранился текст из так назынмого греческого синаксаря Оксфордской церкви Христа (в дальнейшви СОЦХ).

Данный синаксарь был описан еще в 1867 г. Г. Китчином [1867, 1-7: ms. nº 2], зате 1902 г. П. Делейе [1902 соl. XLI-XLII, под обозначением Md] 23 текста из него опублики ны Ф Алкеном [1948, pp. 59-83]. Последний отмечал что данный текст древнее и застую более достоверный, чем в других рукописях.

Г Китчин и П. Делейе датировали синаксарь XIII в. М. Лефор, не колеблясь, отночего к XII в [1932]. Ф. Алкен датировал текст согласно палеографическим критериям в рой половиной XII в. По его мнению, это самый старый из синаксарей класса М\* котор дошли до нас. Он отличается чистотой текста и лучше всего доносит содержание структурный принцип прототипа. К каждой дате календаря Мd сохранил, где и положе героический стих, который должен характеризовать первый праздник каждого дня.

Ниже публикуем сводный текст синаксарного сокращения по трем рукописям, изрный Ф. Алкеном на основе Мd и сопоставленный с двумя другими упоминавшими текстами (Mt=Trecensi 1204, Мс≃Coislin 223) [Halkin F 1948, 80-81].



τῆ αὐτῆ ἡμέρα μνήμη τοῦ balou πατρὸς ἡμῶν Ἰωάννου ἐπισκόπου Γοτ Blas

Έν ταις ήμέραις τοῦ μεγάλου βασιλέως Κωνσταντίνου, ὁ ἐν άγιοις (ὅσ μος Μα.) πατήρ ήμων Ἰωάννης ήκμαζεν (ἦκμασεν Μα.,Μι.) ἐν τῆ χώρα τῶν Γ ότθων, νίὸς εὐχῆς γεγονὸς ὅσπερ πάλαι Σαμονήλ· καὶ τῆ ἀσκήσει ἐξ ἀπαλ ῶν ὀνύχων παιδευθείς γέγονε Χριστοῦ (τοῦ θείου πνεύματος Μα.) καταγώγιο

Κατελθών δε είς τὰ Ιεροσόλυμα καὶ έν τρισί χρόνοις πάντας τους σε βασμίους τόπους περιπολεύσας ὑπέστρεψεν οἰκαδε.

Προβληθείς δε ὁ ίοπ.Με.) έκετσε επίσκοπος (ἐπίσκοπος εκεῖσε προβληθ εἰς Μι.) ἐν Ἡρακλεία τῆς Θράκης ὑπὸ τοῦ μεγάλου Κωνσταντίνου, ἐκρατήθη οὐτος πολλή παρακλήσει τῶν ἐκεῖσε φιλοχρίστων καὶ ἀπαγαγόντες εἰς Ἡβ τρίαν (Βέρροιαν Με.,Μι.), οφραγίσαντες ἐπίσκοπον ἦλθον ἐν τῆ πατρίδι.

Έπαναστάσεως δε γενομένης έν τη χώρα αύτοῦ παρλ τῶν Χαγάνων (le gendum Χαζάρων νει χαγάνων) καὶ πολλούς τῷ ξίφει ἀνοιτίους καὶ οὐ διά Χριστόν διχάσαντες (καὶ πολλών τῷ ξίφει ἀναυτίων καὶ οὐ διά Χριστόν ἀναυρ εθέντων Με.), ἔφυγε δινηθείς: καὶ περάσας εἰς "Αμαστριν τετραετή χρόνον πεποίηκε».

`Ακούσας δε την τελευτην τοῦ χαγάνου φησι πρός τοὺς σύν αὐτῷ Κὰ γω μετά τεσσαράκοντα ήμερας ἀπερχομαι δικάσαοθαι μετ αὐτοῦ εμπροσθεν τοῦ Χριστοῦ. Ο καὶ γέγονε: μετά ίγαρ add.Mc,Μὐ τεσσαράκοντα ήμερας δι δάσκοντος αὐτοῦ (διδάσκων Mc) τον λαὸν τὰ πρός σωτηρίαν φυχής, παρέθετ ο τῷ Κυρίῳ τὸ πνεῦμα καὶ αὐτίκα τὸ πλοῖον αὐτοῦ κατέλαβεν ἐκεῖσε, προε τρηκότος καὶ τουτο τοῦ ἀγίου.

Τότε Γεώργιος ὁ άγιώτατος επίσκοπος Αμάστριδος ένθεις αὐτον (αὐτ Φ Md.) (αὐτον ἐν Mt.) γλωσσοκόμω μετά κηρών και θυμιαμάτων, προαγούσης και πάσης της πόλεως, κατήγαγεν είς το πλοίον και διαπεράσαντες αὐτο ν είς το μοναστήριον αὐτοῦ τὸν παρθενῶνα, κατέθεντο αὐτον ἐν ὸσία θήκη.

Καὶ πολλά μὲν θαύματα γεγόνασι μετά τὴν τελευτὴν αὐτοῦ καὶ ἔως τ οῦ νῦν γίνονται καὶ ἄβονται παρά τῶν ἐγχωρίων ἀλλά καὶ ζῶν οὰν ὁλίγα π εποίηκεν ἐγγράφως γὰρ εῦρομεν δέκα μόνα (om.Mc.), ἄτινα διά τον δγκον ἐἀσαντες τέλος τῶ λόγω δεδώκαμεν.

В этот день — поминание преподобного отца нашего Иоанна епископа Готфии царя Константина Старшего (Взрослого) был в полном цвете преподобный отец наш (между святыми) в стрене готфов. Сын, рожденный по молитве, как в древности с и воспитанный в подвижничестве от нежного возраста, превратился в пристаниць та. Придя же в Иерусалими, обойдя все почитаемые места в три года, вернулся д Когда же тамошний епископ был переведен Константином Старшим во фрекийскум лию, он (Иоанн) возглавил кафедру по многочисленным просьбам тамошних христ цев, для чего они отослали его в Иверию. (откуда) он вернулся на родину после у дения его епископом. Когда же случилось в его стране восстание против хага многие невиновные и не из-за Христа были преданы мечу (и многие невинные преданы мечу и не из-за Христа враждовавшие друг с другом), ему удалось беже переправившись в Амастриду, (где) он и провел четыре года. Услышав же о ком кагана, он рек бывшим с ним. "И я через сорок дней отойду судиться с ним пред і Христа". Так и случилось — через сорок дней, когда он поучал народ о спасении отлетел дух его к Господу. И вскорости прибыл его корабль туда (и это было предск святым). Тогда Георгий, святейший епискол Амастриды, вложив его в гроб, с воско свечами и фимиамом, в сопровождении всего города отнес его на корабль. И пед вив его в его собственный монастырь Парфенона, положили его в священную п многие чудеса случились после его кончины, случаются они и поныне и восхваля живущими там. Но и живым он совершил их немало. Одних только записанных мы руживаем десять (отдельных чудес), оставляя которые из-за их объема, мы кл конец ловествованию

Как видим, в значительной степени рассматриваемое повествование сходно минавшимися выше редакциями. Это касвется истории рождения Иоанна (прове аналогия с теми, кто, согласно Библии, благодаря молитве был выпрошен у бога и щен еще в утробе. Праеда, в СОЦХ — только с Самуилом (1 Цар., 1), а в других вз тах и с Иеремией [Иерем., 1:5]), его рукололожения в Грузии, путешествия в Иеру (хотя здесь есть один существенный нюанс, о котором ниже), участии в антихаза выступлении, бегстве в Амастриду, кончине в этом городе через сорок дней послети кагана, присутствие Георгия Амастридского на погребапьной процессии, пер останков святого в монастырь св. Апостолов в Партените.

Однако здесь присутствуют и особенности, которые позволяют предположит данный синаксарь несет в себе следы более раннего извода Жития (скорее всего г типа), а именно

- В СОЦХ день пвмяти Иоанна Готского помещен под 31 мая, тогда как в д версиях – 22 (26) июня.
- 2. СОЦХ сообщает о десяти чудесах. В наиболее полном из сохранившихся ва тов источника повествуется лишь о семи. Учитывая, что синаксари составляли основе пространных редакций и что в СОЦХ указана точная цифра чудес с пояснечто это «только записанные», можно с достаточной уверенностью предполагать: текста в СОЦХ был знаком с редакцией Жития Иоанна Готского, в которой эти и чудес были описаны.
- 3 В СОЦХ практически не раскрывается иконолочитательская деятельность Ио Разве что завуалированный нвмек содержится в строчках. «возглявил кафедру по-



точноленным просьбам тамошних христолюбцев» Более того, в тексте отсутствует всяков упоминание об иконоборческих спорах, даже в пассаже о переводе предшественников у подина в Гераклею. И это притом, что другие редакции однозначно дают понять, что как и поднозначно дают понять, что как и поднозначно дают понять, что как и понять, чт ка игоа <sub>Готский</sub> епископ был канонизирован по двум причинам — благодаря иконопочитательс-

ым взглядам и борьбе против хазар

4 B COUX отсутствует одна из самых главных сюжетных пиний Жития – приезд Иоаниз в Константинополь и его общение с Ириной Этого автор синаксаря, если бы составпял его на основе известной нам редакции, просто не мог не упомянуть. Отметим, ничто ые дает оснований полагать, что посещение епископом столицы и его общение с импевтрицей — всего лишь фантазии агиографа или вставка переписчиков. Слишком точно подробно и достоверно описаны детали этого периода в жизни Иоанна

5. Константин V в СОЦХ назван Константином Старшим (Взрослым), что представляется важным В других вариантах источника император назван или просто Константи-

ном, или Константином Исавром

СОПХ, скорее всего, был составлен человеком, имевшим смутные представления об исторической географии и истории Крыма. В пользу этого говорит определение монастыоя в Партенитах как «монастыря Парфенона» (составитель, конечно же, слышал о Парфеноне в Афинах, но понятия не имел о местности с похожим названием в Крыму) и не ясно обозначенные причины антихазарского выступления, которые наверняка были определены в архетипе, но неудачно сформулированы в СОЦХ

Учитывая изложенное, можно говорить, что в византийской агиографии сосуществоыли две независимые традиции изложения Жития Иоанна Готского, причем приуроченные к разным датам. Одна из них, поминавшая Иоанна Готского 26 или 22 июня, извесиа больше. Этот извод представлен текстом Жития с 7 Чудесами св. Иоанна и синаксарным вариантом в Синаксаре Константинопольской церкви (см. выше). Вторая тредичия, определявшая день памяти готского епископа 31 мая и известна нам только по

ОЦХ восходящего к недошедшему до нас варианту Жития с 10-ю чудесами Атрибуция в СОЦХ императора как Константина Старшего ( $au ilde{v}$   $\mu \epsilon \gamma ilde{a}\lambda ilde{o} ilde{v}$ ), по <sup>равнению</sup> со своим внуком. Константином VI (младшим), несомненно, указывает, что ервоначальный вариант Жития восходит или ко времени жизни Константина VI, или ко <sup>време</sup>ни правления его ближайших преемников, то есть к периоду, когда еще отчетливо скранялась память о Константине YI как о младшем по отношению к Копрониму и было ктуально разделять двух императоров с одним именем. Все это, вместе с умышленным Утствием упоминания имени Ирины (а другое объяснение сложно представить), позволяет сосительно точно установить время составления прототипа. Причем, в данном случае ошибка поэдних компиляторов в атрибуции правителя исключается. В Житии Феодора Студита В (ум. в 826г), составленном в 868-878 гг. [Логарев 1911, 166, Рудаков 1997, 246; Shevchenko 975, 116] и, как считается, наиболее близком к прототипу, в главе 16, повествующей о репресым Константина VI по отношению к Феодору и его последователям (796г.), император назван «ледшим Константином» [см. Творения 1867, 23, Сорочан 2005, 1378]

в истории Византии есть два хронологических отрезка, наиболее соответствующих ечисленным выше условиям.

Первый – декабрь 790 – август 797 гг. когда Константин VI отстранил свою мать от сту и единолично правил вплоть до того, как был свергнут провозглашенной императ Ириной Однако этот период нам представляется маловероятным Во первых

рицей Ириной Однако этот период нам представляется маловероятным. Во пе Ирина осталась при дворце и продолжала пользоваться определенным влиянием зюмов 1967а, 62-63]. Более того, вскоре Константин приказал «вновь провозгрядом со своим - имя своей матери» [Успенский 1996, 655]. Это в итоге позволя жал оставаться Тарасий, поставленный благодаря усилиям Ирины и попавший в столько после второго ее воцарения [Афиногенов 1997,14, 36]. Однако и о нем, в стот других версий, также нет никаких упоминаний. В-третьих, Иоанн Готский умерынее 791-792 гг., когда еписколом Амастриды был Георгий, рукоположенный конца 790 г [Васильевский 18936, LXIII, Лопарве 1913, 19]. Вряд ли Иоанн мог канонизирован так быстро после смерти (а житие, как известно, составляется в выблизкий к канонизации). В-четвертых, учитывая несколько пренебрежительное от ние агиографа к Константину VI, подразумеваемому как Константин Младший, мо опредвленной долей вероятности предполагать. что ко времени написания источнуже не был императором.

Поэтому мы полагаем, что древнейшая версия Жития Иоанна Готского быль со лена в период правления Никифора I Геника (802 – 811), а скорее всего, уже в патриаршества Никифора I (806-815), то есть 806 – 811 гг.

С момента низложения Константина VI прошло не более 13 лет, и, естествен мять об этом правителе была еще свежа. Напомним, 31 октября 802 г. в резул дворцового лереворота Ирина была смещена и императором провозглашен Ник Бывшая императрица была отправлена в ссылку сначала на остров Принкипо, а на Лесбос [Дашков 1996, 140-141]. Естественно, всякие положительные уломинан Ирине при императоре Никифоре не особо приветствовались. Не был расположен к ной императрице и новый патриарх Никифор I, который, будучи сторонником Конс на VI, лосле возвращения к власти Ирины в 797 г. был вынужден покинуть долу императорского секретаря и основать монастырь в пустынном месте недалеко от ра И только после низложения императрицы он вернулся ко двору, а после смерти сия (784-806) стал патриархом [Афиногенов 1997, 40]. В это время практически г тились иконоборческие споры, лерестали преследовать павликиан и иных ере Идеологические диспуты, в основном, велись между официвльной церковью и монашества во главе с Феодором Студитом. Студит обвинял патриарха в мягкот ло отношению к светской власти. В итоге Феодор был объявлен возмутителем це осужден на соборе 809 г. [см. подр. Сюзюмов 1967а, 66 – 67; Афиногенов 1997, 42

Таким образом, можно сдвлать вывод, что, скорве всего, древнейшая редакцития Иоанна Готского появилась в начале IX в, вероятно, в 806-811 гг. и отрежала следуюся тогда политическую и религиозную ситуацию.

Все указывает на то, что основной заслугой Иоанна тогда считалось нв его ико читатвльское рвение, о чем источник молчит, а участие в антихазарском движени

Еще в начале VIII в.. несмотря на появление хазар, Боспор, Херсон и Готия вались частью империи, как в представлении самих жителей, так и по мнению в тийских летописцеа Хазары здесь не претендовали на политическое господста политика каганата по отношению к Крыму сводилась, в основном, к возмож получения дани. Если же хазары, не по своей воле, оказывались втянутыми во ривизантийские конфликты на территории полуострова, то и здесь претензии



пли в большей степени материвльными, а не территориальными или политическими саянов, могаричев 2003: 2004. Могаричев 2005] В церковном плане Херсон и Гозявнов, могаричев 2004. Могаричев 2005] В церковном плане Херсон и Гозявком Прато-Шестого Трульского собора (692 г.) стоит подпись Георгия, епископа Херниями Прато-Шестого Трульского собора (692 г.) стоит подпись Георгия, епископа Херна и Поранта (Дороса, центра Готии, расположенного на плато современной горы на прато Соверсин 2003; Васильев 1927, с. 189[

Манул III.

Однако к 80-м гг VIII в. ситуация здесь меняется. Во главе Готии появляется ГоспоОднако к 80-м гг VIII в. ситуация здесь меняется. Во главе Готии появляется Госпо(Кир). которому подчинялись архонты. По мнению Н. А. Алексеенко. Гослодин Готии

кир). по должности являлся наместником пограничной византийской области с осоктатуссм управления. Подобная должность появилась в конце VIII в. и в Херсоне

гексенко 1996, 2004; Сорочан 2003а, 306]. Вероятно, эти преобразования были продены в Таврике византийскими властями перед лицом хазарской угрозы, которая стаочевидной

В итоге, в ответ на хазарскую экспансию, в лериод между концом 784 и 786 гг. [Гервк Могаричев 1999, 115]<sup>5</sup> вслыхнуло выступление местного населения, уже известное вы вк восстание Иоанна Готского

Вероятно, восстание не было масштабным И после его подавления хазарам на некогрое время удалось установить контроль над значительной частью византийских влажний в Таврике. Сложно определить, какие территории в Готии заняли хазары, а что дхранила за собой Византия, как изменились их взаимоотношения с местным населеием Очевидно, что Херсон остался для хазар недосягаем, их гарнизон появился на инуле. Но были ли заняты крелости между Херсоном и Доросом, в частности, Эскиермен и Каламита? С одной стороны, там могли также разместиться хазарские гарнизос другой, после падения Дороса их жители могли добровольно признали власть Мых хозяев, с третьей, есть вероятность сохранения этих территорий за византийски- (херсонскими) властями. Н.И. Релников, Е.В. Веймарн и И.А. Баранов [Репников. 132 140 Веймарн 1958, 25-26; Баранов 1990, 151-152] предполагали захват Эски-керна хазарами и разрушение ими оборонительной системы городища. Однако, как поал А.И. Айбабин, для таких выводов нет никаких оснований [1992, 47; 1999, 210]. пи верно предположение А.Г. Герцена о тождестве пункта Кут из так называемой Проланной редакции Еврейско-хазарской переписки с Эски-Керменом [Герцен 1993, 61то, возможно, некоторое время городище было подчинено хазарам.

6 связи с изменением политической ситуации на полуострове были проведены измеия в церковной структуре. Собственно византийские владения в Юго-Запедной Таветелерь совпадали с Херсонской епархией, а для христианского населения на подистной хазарам территории была выделена самостоятельная Готская епархия [Герцен, паркнев 1999, 115].

<sup>14</sup> г. С Б. Сорочан предпожил очитать датой восстания период между неудавшимся собором 786 мейсоим собором 787г [2004а, 78, 2004б, 344]. Однако если следовать текстумсточника, то повествование так соборах ограничивается одним логически связанным пассажем, поэтому текст не дает никаких к келихивать» восстание между этими событиями. Исследователь, несомненно, прав указывая, собщения о конфликте в Готии в Житие следуют за отрывком о восстановлении иконопочитания. учитывая, что полного варманта Жития мы не знаем, а в различных слюках события освещаются не так в одной последовательности, мы считаем, что пересматривать наши выводы пока преждевременно

Надо думать, Доросом хазары владвли относительно недолго Интересно в рарассматриваемой проблемы упоминание правителя Готии в связи с известным собы из жизни императора Константина VI, который в 795 г., заточил свою жену Мармонастырь и женился на некой кувикуларии Феодоте. Согласно Житию Феодора Ст та «это эло сделалось известным не только в столице, но и в отделеннейших страк король Лонгобардский, король Готский и наместник Боспорский, основываяс этом нарушении устава, предались прелюбодейным связям» (Васильев 1927, 217. Этот факт отражен и в письме Феодора Студита. датируемом 808 г. Его же зафикото и Житие патриарха Никифора (Там же, 218). В различных вариантах источников кий правитель назван «королем», «топархом», «игемоном», «властителем» (Науу 2002, 547; Сорочан 20056, 1374-1375), что позволяет понимать эту должность и как детеля небольшой периферийной имперской области или византийского чиновника падавшего определенной автономией по отношению к центру, и как правителя гооства. некогда входившего в состав империи (Науменко 2002, 548).

Если в данном случае «короля» Готии воспринимать как правителя одной из имских окраин, можно думать, что к этому времени хазарский гарнизон покинул Ман улесть, господство хазар там продолжалось 10-15 лет. Правда. с другой стороны, предположить, что статус «короля» Готии был аналогичным статусу короля Лонгодии, а источники ставят их в один ряд, то можно утверждать, что Готия в это время бъфактически независима от Византии (известно, что византийское господство с сероля VIII в в Северной и Средней Италии практически перестало осуществляться. Мести лидеры стали фактически независимыми от империи [Бородин 2001, 341])

Естественно, только что созданной (вероятно, 90-е гг VIII в. – нач. IX в) епархиины были и свои святые покровители. а Иоанн как нельзя лучше соответствовал вельм времени Сторонник иконопочитания, которое уже официально господствовало вперии", непримиримый борец с врагами, уровень контроля которых за Готией все ме ощущался, идеологический основатель новой церковно-едминистративной единицфакторы. позволявшие местным церковным и вероятно светским властям «раскр! вать» фигуру Иоанна [Герцен, Могаричев 1991, 121; 1999, 114 – 115], очевидно, смакам месточтимого, а затем и общевизантийского святого.

Подводя итог, можно предлоложить, что прототип Жития Иоанна Готского, был сослен в период между 806 — 811 г.г. человеком, хорошо знавшим ситуацию в Крым прекрасно осведомленным о перипетиях биографии Иоанна Готского В связи с эгозволим высказать осторожное предположение, а не являлся ли его автором учесвятого - Лонгин (или текст писался со слов Лонгина). В сохранившихся списках Лом — единственный из окружения Иоанна, который уломинается неоднократно и исклютельно с положительной стороны. Сначала именно он выступает как доверенное лидоставившее послание Иоанна Иерусалимскому патриарху. Затем это имя фигуриривых из семи дошедших до нас чудес

Естественно, с учетом ситуации, описанной в чудесах, данная информация могла иль полу ена только от самого Лонгина. Все вышеизложенное позволяет исключить полу ена только от самого Лонгина. Все вышеизложенное позволяет исключить по подготовке первонатемент случайности и констатировать особую роль Лонгина при подготовке первонатемент версии агисграфического сочинения.

версини версини немоторое время данное агиографическое произведение было Судя по всему, через некоторое время данное агиографическое произведение было судя по всему, через настриде в новой, уже известной нам редакции. В ней Иоанн в первую реды идейный и последовательный иконопочитатель, а сам текст пропитан ненависря и иконоборцам.

окупло подготовить новый вариант Жития, и когда это произошло?

что куже упоминалось, В Г. Васильевский датировал составление источника времевторого периода иконоборчества, то есть между 815 и 843 гг. С этим согласились последующие исследователи. Однако, на наш взгляд, в тексте присутствуют невлико моментов, позволяющих несколько скорректировать дату.

Первый – это резкая антииконоборческая направленность Жития Естественно, в таи виде до 843 г оно не могло быть принято официальной церковью и, соответственно, предназначаться для канонизации Исанна ити быть включено в официальные списки успанализировав агиографию иконоборческого периода, И. Шевченко пришел к следуюим выводам подавляющее большинство собственно «иконолочитательских» житий этисоставлены уже после 843 г. Те же, которые можно датировать в промежутке 726-3 гг. были созданы или в период 787-815 гг. (когда у власти находились иконопочитаии), или происходят из-за пределов Византии, или иконопочитательскую позицию выали в замаскированной форме, иногда вообще не упоминали об иконоборческих спорах 375].

Сэтим сложно не согласиться. Например, антииконоборческое Житие Стефана Нововыло написано между 807 и 809 гг., в период восстановления иконопочитания [Аигеру 
10, 324] Житие Георгия Амастридского (о котором упоминается в Житии Иоанна Готсор), составленное до 842 г., вообще не упоминает иконоборческих споров, хотя сам 
грий, скорее всего, был иконопочитателем [Shevchenko 1975, 121-123] Ряд произвеий, первоначально иконоборческих или нейтральных, после 843 г. были переработадуже новых политических реалий, Похазательно в этом ллане житие другого «крым-

Второй аспект Агиограф просит избавления от общения с иконоборцами, а не избавия от их господства (koinoпіаs – товарищества, сообщества, соучастия, связи [Сорома 2005, 1370]).

Аналогия, которая может быть прослежена с произведением Елифания "О житии, чиях и кончине святого и всепохвального первозванного апостола Андрея" составого в период правления Льва Армянина [Виноградов 1999. «358], здесь вряд ли на Имеется в виду фраза "бегая общения с иконоборцами, мы прошли страны и на до Воспора и лри этом с великою пюбовью расспрашивали о местных святых" ильееский 1909 266]. С.Б. Сорочан переводит данные слова, как «бежал общин Поборцев» [20056, 1370, прим 644] Здесь все же смысл несколько иной. Автор не вается, наоборот, резко выступает против икономахов, причем нет и намека на като образь в преследований. Тем более что у Епифания иконоборцы названы образь преследований. Тем более что у Епифания иконоборцы названы образь в не «ton agiokaustron» и «akatharton airetikon», как в Житии Иоанна



<sup>4арский</sup> альманах", том 4. Хирьков. 2005

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> При этом мы не склонны преувеличивать роль Исанна а восстановлении иконопочитания об этом сообщает Житие. Отмеченная источником инициатима готского епископа в созантичконоборческого собора в Иерусалиме, иконопочитательская агитация в Константинополболее чем литературный прием агиографа (скорее всего не составителя первоначальной редазаредактора из Амастриды — см. далее), кобосновываещего» причины канонузации Иоанна Готска.

У нас нет оснований утверждать, что опубликованный В.Г. Васильевским список быть скорректирован через много лет после восстановления иконолочитания. Фраза твоим заступлением подкрепи нас, чтобы мы избавились от губительного сообществято-сжигателей и нечистых еретиков» («подкрепи нас своим заступничеством, д избавиться от вредного общения с разрушитвлями святыни и нечистыми еретиками переводе А. Никитского 1885, 33]: «подкрепи нас своим заступничеством, чтобы изблись мы от вредного общения с разрушителями святыни и нечистыми еретиками» (пвод А.К. Шапошникова) несомненно указыввет на период, когда с иконоборчеством не было окорчательно покончено.

Учитывая вышесказанное, можно предполагать, что данная редакция Жития появит в период, когда господство иконоборцев практически не ощущалось. Например, во ври правления Михаила II Травла (820-829 гг.), который под воздействием восстания Фомы 0 вянина (820-825 гг.) «стремился не разжигать религиозные споры и предоставлял кажду относиться к иконам так, как кто хочет», а дискуссии об иконах были вообще запреща [Сюзюмов 1967, 73]. Или в хронологический промежуток между смертью Фесфила (20 вы ря 842 г.) и официальным восстановлением иконопочитания (11 марта 843 г.).

Однако принимая во внимание вышесказанное. (несмотря на полную победую иконоборцами, полемика против них еще долго не прекращалась [Скозюмов 1967, 79]) и желая устранить выявленные нессответствия, мы пришли к выводу новая ресция Жития Иоанна Готского появилась, скорее всего, в период патриаршества Мефсі 1843-847 гг.).

Как известно, этот латриарх вел непримиримую борьбу с остатками иконоборчес Он проввл, по выражению Д Е Афиногенова, «великую чистку» среди клира, в резул те которой по некоторым данным пострадали до двадцати тыс. служителей церкви и ноборческого периода: началось «слепое и методичное низложение епископое, свяд ников и даже диаконов» [Афиногенов 1997, 99]. Естественно, это вызвало неоднозную реакцию, еще жив был в памяти прецедент, когда решением II Никейского собвсе покаявшиеся священники-иконоборцы сохранили свой сан. Большинство деят церкви поддержали политику латриарха, но было определенное противодействие и понимание. Мефодий был вынужден периодически публично и в различных произниях, в том числе и письмах, защищать свою позицию [подр. см. Афиногенов 1997, 115. 19976: Лебелев 1998, 71-741.

Если рассматривать Житие Иоанна Готского в таком разрезе, то становится поным, почему агиограф, построив свое произведение в агрессивном антииконопочительском стиле (не боясь репрессий и того, что произведение не будет принято офиальной церковью), просит избавить его от общения с иконоборцами. Здесь прослежиется явный намек на поддержку политики латриарха, действительно направленной искоренение иконоборчества

Возможно, стоит отметить еще один аспект. Новая редакция (как нам представляся) источника была создана в Амастриде. Автором Жития местного святого - Геор Амастридского (составленного до 842 г. и молчавшего об иконоборческих спорах) в Игнатий Диакон Он до 843 г. являлся митролоитом Никейским а после восстановле иконопочитания был отправлен в монастырь (лозднее локаявшись и признав, что с уразвращен общением с иконоборцами». Игнатий напишет еще ряд агиографичессочинений, в том числе Жития патриархов Тарасия и Никифора) (Shevchenko 1975.)

Версятно поэтому, амастридский агиограф, в силу новых веяний и опасений за судьбу свето святого (в его житии не было реверансов лобедившей идеологической доктрине, ватор подвергся опале), работая над Житием Исанна. показал особую роль Георгия в нок свительстве «выдающемуся иконопочитателю». По крайней мере, составитель трупок Свительством, несомненно, старался особо отметить деятельность Георгия Амародского.

Возникает вопрос, для чего лонадобилось перерабатывать Житие Иоанна, придавая во пичкости общевизантийское значение. Очевидно, в первую очередь здесь присутвует политический аспект

В середине IX в. византийское правительство создает в Крыму новую территориальпольшений в преда исследователей фема Климатов 
(таким было ее первона-мальное название) была создана летом 841 г в ответ на появлев припонтийских степях венгров [Цукерман1997, 320; Дагрон 2000, 297-298; Айбабин 
399, 215-216], которые в середине 830-х гг. полностью перекрыли хазарам доступ к 
крыму с севераг и те более не могли удерживать подвластные им территории. Создание 
цемы однозначно свидетельствует не телько о лереходе Готии к началу 40-х гг. лод 
зунны контроль Византии, но и юридическом оформлении ее вхождения в границы имрерки Однако ситуация в Крыму продолжала оставаться напряженной.

По мнению К. Цукермана. уже в 50-х гг. IX в. территория, принадлежащая империи праничилась только Херсоном и его ближайшей округой. В результате фема Климатов бы в переименована в фему Херсон (Цукерман 1998, 678). Правда, переименование семы может означать не столько потерю имперского контроля над Климатами, или осыбление там еласти, сколько коррекцию византийской лолитики на полуострове. Верояно поняв нерациональность выбора, в качестве политического центра создаваемой семы, горного Юго-запедного Крыма, вернулись к привычному и более удачному херынскому варианту. Соответственно, по имени нового центра, меняется и название фемы. Надо думать возвращению Готии в состав империи необходимо было прилать и иле-

Надо думать, возвращению Готии в состав империи необходимо было придать и идеотическое обоснование. Вероятно здесь могли присутствовать и олределенные прозарские настроения (по крайней мере, Иоанн был выдан хазарам именно местным елением), хазарские военные отряды фиксируются в округе Херсона еще в начале х гг. IX в (Житие Константина Философа [Сказания 1981, 78: подр. см. Могаричев 02 2004]) Поэтому фигура Иоанна Готского снова оказалысь востребованной.

Скорее всего, к моменту создания фемы он уже был, по крайней мере, местночтимм святым, пострадавшим именно от хазар. Житие готского епископа обосновывало 
конность византийских притязаний на Готию, борьба за которую имвла болве чем пятистипетнюю историю (имеется в виду период с момента восстания до образования 
мы) и своего мученика, возможно «идеолстического создателя» местной епархии, 
торый ктому же принадлежал к иконопочитательской партии, что на тот момент было 
маловажным.

Таким образом, мы пришли к выводу, что несохранившийся прототип Жития Иоанна чкого бып создан, скорее всего, в Крыму (или выходцем с полуострова) в 806-811 гг

- 4

Справедливости ради отметим, что не все исследователи исследователи считают «ктерскую угрозу" причиной создания фемы

Он не был написан в откровенном антииконоборческом духе и показывал гот епископа, в первую очередь, как мученика, пострадавшего от завоевателей. В 843 гг текст Жития был переработан в Амастриде и обрел выраженную иконопочитател направленность Хотя пространной последней редакции также не сохранилось, ее с ценный вариант дошел до нас в различных списках Параплельно, возможно, с ствовал и первоначальный вариант, на основании которого и был составлен СОЦх

Анвлиз синаксарных сокращений и Жития позволяет поставить волрос об устранеще ряда спорных моментов

Например, в тексте, опубликованном Васильевским, последовательность событы занных с назначением Иоанна епископом выглядит следующим образом: сначала Готии избирают Иоанна епископом затем он на три года отправляется в Иерусалим и те после этого едет в Иверию В СОЦХ события трактуются по иному. Иоанн сначала пос Иерусалим, затем его предлагают в епископы, после чего он направляется в Иверию леднее выглядит более правдоподобным. Вряд ли в то время в Крыму было много они ников, совершивших паломничество по святым местам. Соответственно Иоанн, скоре го глава церковного диоцеза Доранта<sup>в</sup>, существование которого можно предположить дя из подписей под протоколами Трульского собора (см. выше), после леревода главы епв Гераклею был одним из наиболее реальных претендентов на освободившуюся вакаи, судя по всему, имел определенную поддержку у паствы. Однако, по каким-то причивполне возможно из-за иконопочитатвльских взглядое, которыми Иоанн проникся в Иет лиме, Херсонскую епархию возглавил Сисиний. Его присутствие зафиксировано в прото лах VII Вселенского собора [Деяния 1873, 65, 369, 385]. Тогда Иоанн и попытался, играя существовавших тогда в империи политических и идеологических разногласиях, стать ег копом самостоятельной Готской епархии [более подробно Герцен, Могаричев, 1999]

СОЦХ сообщает, что разногласия среди местного населения носили отнюдь не регозный характер. Учитывая, что синаксарь Константинопольской церкви подчеркивает, Иоанн бежал в Амастриду «преспедуемый собственным народом» [Васильевский 19 420], и в чудесах зафиксированны обвинения в предательстве в адрес епископа, Моговорить о преимущественно антихазарском характере выступления. Причем авто Иоанна среди паствы был отнюдь не безграничным.

Остается открытым вопрос и о месте погребения останков епископа. Долгов врим считалась базилика обнаруженная в 1869 г в южной части Партенитской долик северного подножия г. Аю-Даг Основание для таких заключений давала найденная расколках надпись. сообщавшая о возобновлении в 1427 г готским митрополитом Да аном храма Апостолов Петра и Павла, воздвигнутого «архиепископом города Феодог всей Готии Иоанном Исловедником» [Латышев 1896, 77-79, Репников 1809].

Ранною дату памятника объясняли и его архитектурными особенностями [см. Завад-Раничально храм представлял трехнефную базилику с нартексом и галереая 2007 г. К северона примычальное здание погибло в пожаре и было восстановлено в 1427 г. К северона примычальное здание примычальное здание погибло в пожаре и было восстановлено в 1427 г. К северона примычальное здание примычальное здание погибло в пожаре и было восстановлено в 1427 г. К северона за примычальное здание погибливание в почиты и первы по выстановлено в 1427 г. К северо-водной стене галереи примыкала четырехугольная гробница с мозаичным полом, обванная плитами белого мрамора. Как предполагалось, это и было место последнего от святого [Лысенко. Тесленко 2002, 84-85]. Однако новейшие исследования одилия и атом месте были возведены только в конце IX — X в [Адаксина 12 28: 2004, 169-171]. Объяснение этому факту может быть следующее: то ли в XV в. тные жители имели уже смутные представления о месте захоронения Иоанна, и за --- ованный им монастырь приняли развалины другого христианского комплекса; то ли о пристани святого забыли практически сразу после его смерти. После же ка-<sub>д ви</sub>зации его мощи были обретены лодобно останкам лапы Климента Римского [см. порчан 2005б, 1408-1446; Уханова 2000). Более правдоподобным выглядит первый вамант, однако отсутствие в списке чудес посмертных чудес Иоанна не исключает и вто- в пюбом случае, Партенитская базилика не может считаться монастырем святых постолов, основанным Иоанном

Заметим что указанное в четырех последних абзацах выходит за рамки настоящего эсперования и требует отдельного, более подробного рассмотрения.

## Литература

Адаксина С.Б. Монастырский комплекс X-XVI веков на горе Аю-Даг - Спб. 2002

Адаксина С.Б. Еще раз о христианизации Крыма// Боспорский феномен: проблемы хоонопоги и матировки памятников. - Спб., 2004 - Ч. 2

Айбабин А.И. Основные этапы истории городища Эски-Кермен// МАИЭТ.- Симферо-

АФиногенов Д.Е. Константинопольский патриархат и иконоборческий кризис в Визан-№ (784-847). - М., 1997

Афинотенов Д.Е. Патриаршество св. Мефодия I (843-847): борьба за лревмственность заантийской церкви//Византийский временник. - 1997. - №57 (82).

Баранов И.А. О восстании Иоанна Готского// Феодальная Таврика К., 1974.

Баранов И.А. Таврика в зпоху раннего средневековья. - К. 1990.

ородин О.Р. Равеннский экзархат. Византийцы в Италии. - Спб., 2001.

Браун Ф А О крымских готах. - Спб. 1890.

Брун Ф.К. Черноморье. - Одесса, 1880. Ч. 11.

Алексеенко Н А. Новые находки печатей представителей городского управления Херя // МАИЭТ - Симферополь, 1996.- Вып. 5.

Алексеенко Н.А. Имперская администрация на византийско-хазарском пограничье в врике. печати киров Херсона// Боспор Киммерийский и варварский мир в период аности и средневековья. Этнические процессы. - Керчь. 2004.

Артамонов М И. История хазар - Спб, 2001.

в С Б. Сорочан предполагает, что он был одним из местных хорепископов [2004а, с. Хотя институт хорепископства прекратил свое существование после IV в [Лебедев 1997, тадо думать, в составе Херсонской епархии должна была существовать какая-то церко административная единица (м.б. она даже называлась епископия), обслуживавшая н Готии. Однако, в любом случае, это была не самостоятельная епархия

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Мы продолжаем считать, что самостоятельная Готская епархия появилась только конце VIII – начале IX вв. [Герцен, Могаричев 1999, 115].

Международный центр хазаровеф

Васильев А.А. Готы в Крыму // Известия государственной академии истории альной культуры. - М. Л., 1927. - Выл. 5.

Васильев А. А. История Византийской империи. Время до Крестовых лоходов. - Спр.

Васильевский В.Г. Житие св. Георгия Амастридского // Русско-византийскив и дования. - Спб. 1893а. - Вып. 2.

Васильевский В Г. Введение в Житие св. Георгия Амастридского // Русско-визаские исследования. - Спб, 1893б. - Вып 2.

Васильевский В Г. Хождение Апостола Андрея в страну мирмидоян // Труды. 1909. - Т. 2. - Вып. 1

Васильевский В.Г. Житие Иоанна Готского // Труды - Спб., 1912. - Т. 2. - Вып э Васильевский В.Г. Житие Стефана Нового//// Труды - Слб., 19126. - Т. 2. - Выл 2 Веймарн Е В. Оборонительные сооружения Эски-кермена// История и археом средневекового Крыма - М., 1958.

Виноградов А.Ю. Апостол Андрей и Черное море. Проблема источниковедень Древнейшие государства Восточной Европы 1996 - 1997. - М., 1999.

Герцен А.Г. Византийско-хазарское пограничье в Таврике // История и археолог Юго-западного Крыма - Симферополь, 1993.

Герцен А.Г. Дорос - Феодоро (Мангуп): от ранневизантийской крепости к феодаль му городу//Античная древность и средние века. - Екатеринбург, 2003. - Вып. 34

Герцен А.Г., Могаричев Ю.М. О возникновении Готской епархии в Крыму // Матер лы по археологии, истории и этнографии Таврии - Симферополь, 1991. - Вып.2.

Герцен А Г., Могаричев Ю М. К вопросу о церковной истории Таврики в VIII в. // Амп ная древность и средние века. - Екатеринбург, 1999. - Вып. 30.

Герцен А.Г. Могаричев Ю.М. О некоторых вопросах истории Таврики иконоборго периода в интерпретации Х -Ф. Байера // Материалы по архе-ологии, истории и л рафии Таврии. - Симферололь, 2002. - Вып.ІХ.

Дагрон Ж. Двуликий Крым // МАИЭТ.- Симферополь, 2000. - Вып. VII.

Дашков С.Б. Императоры Византии.- М., 1996

Деяния Всвленских соборов - Казань, 1873. - Т 7

Иванов С.А. Житие Стефана Сурожского и хазары// Хазары. Второй Междунари коллокви**ум.** - М., 2002.

Завадская И.А. К вопросу о раннем периоде Партенитской базилики// Культовы мятники в мировой культуре. - Севастололь, 2004.

Кеплен П.И. О древностях Южного берега Крыма и гор Таврических. - Спб., 183 Кулаковский Ю.А. К истории Готской епархии в Крыму в VIII в.// Журнал министо народного просвещения. - 1898. - №2

Кулаковский Ю.А. Прошлое Тавриды. - Киев, 2002.

Латышев В.В. Сборник греческих надписей христианских времен из Южной России. - Спо. Лебедев А П. Духовенство древней вселенской церкви от времен апостольский века - Спб., 1997

Лебедев А.П. Очерки внутренней истории Византийско-восточной церкви. - Спб. Лопарев X. Византийские Жития святых VIII - X вв. (начело) // ВВ. - Спб., 1911. - Т - Вып. 1 - 4 (1910).

поларев X Византийские Жития святых VIII - X вв. (продолжение) // ВВ. - Спб., 1913.

- XVIII-4 (1911) XVIII-4 ( A B., Тесленко И.Б. Античные и средневековые памятники горы Аю-Даг// лыселя Алуштинский регион с древних времен до наших дней. - К , 2002 ушта и и и в Таврике в середине IX в. //

оборния Русского исторического общества.- М.. 2002. - № 4 (152)

могаричев Ю.М. Крымская агиография как отражение изменений в лолитической и цери структуре Таврики иконоборческого периода (к постановке проблемы)// Проблемы филологии, культуры.-М Магнитогорск, 2003.-Вып. XIII.

могаричев Ю.М. О степени достоверности одного сюжета Жития Константина Фило-+3 // Археологія - 2004. - №3.

могаричев Ю М. «Пещерные города» в Крыму - Симферополь. 2005

науменко В Е К вопросу о названии и дате учреждения византийской фемы в ТаврилмаиЭТ. - Симферополь, 1998. - Вып. 6.

науменко В.Е. К вопросу о характере византийско-хазарских отношений в конце VIII пелине IX вв. // Проблемы истории, филологии, культуры - М. Магнитогорск, 2002. - Вып. XII. Науменко В €. Таврика у контексті візантійсько-хозарських відносин: політико-адмінративний аспект. - Автореф Дис. ... канд. јст. наук. - К. 2004

Никитский А. Житие преподобного отца нашего Иоанна, елископа Готии// Звлиски Одесобщества истории древностей. - 1885. - Т. 13.

Новосельцев А.П. Хазарское государство и его роль в истории Восточной Европы и маза. - M., 1990

Проколий Кесарийский О постройках // ВДИ - 1939 - №4

Прокопий из Кесари. Война с Готами. Пер. С.П. Кондратьева - М., 1950.

Репников Н.И. Партенитская базилика // Известия Императорской археологической миссии - Спб., 1909. - Выл. 32.

Репников Н.И. Эски-кермен в свете археологических разведок 1928-1929 гг.// Извес-ЯГосударственной академии истории материальной культуры. - Л 1932. - Т XII

Рудаков А.П. Очерки византийской культуры по данным греческой агиографии. - Спб., 1997. Сазанов А.В., Могаричев Ю.М. Бослор и Хазарский каганат в конце VII – начале VIII

Ипроблемы истории, филологии, культуры.- М. Магнитогорск, 2003. - №12. Сезанов А.В., Могаричев Ю.М. Крым и Хазарский каганат в первой половине – сере-

<sup>е</sup> VIII в // Россия – Крым –Балканы: диалог культур. - Екатеринбург, 2004.

Сказания о начале славянской письменности. - М., 1981

Скогов И Избрание архиереев в Византии IX - X Vв. // ВВ. - 1917 - Т.22 - Выл 3-4. Сорочан С.Б. Византия IV-IX веков этюды рынка. - Харьков, 2001

Сорочан С Б «Carceris habitatores»? Положение Херсона во второй половине IX в. //

<sup>- Порские</sup> исследования. - Симферополь, 2003а. - Вып. III. Сорочан С.Б. Раннесредневековый Херсон и «призраки самоуправления» //Херсо-

ский сберник. - Севастополь, 2003б. - Вып. XII

Сорочан С.Б. «Дело» епископа Иоанна Готского в связи с историей византино-хазартошений в Таврике// Хазарский альманах · К.-Харьков-М., 2004а

с рочан С.Б. Рождение фемы Херсон и Таврика в системе византийских военночистративных преобразований VIII-IX вв // Проблемы истории, филологии, культу-М Магнитогорск, 2004б. - № 14.

Международный центр хазаро





Сорочан С.Б. Византийский Херсон. Очерки истории и культуры. - Харьков, 2005а. Сорочан С.Б. Византийский Херсон. Очерки истории и культуры. - Харьков, 20056 ... Сюзюмов М. Я. Первый лериод иконоборчества // История Византии - М., 1967а

Сюзюмов М. Я. Второй лериод иконоборчества // История Византии. - М., 1967б. -Сюзюмов М.Я. Византийский город: середина VII – середина IX в // Византий-

этюды. - Екатеринбург, 2002

Творения святого отца нашего преподобного Феодора Студита, переведенные с ческого языка. - Спб., 1867. - Ч. 1.

Успенский Ф.И. История Византийской империи. - М. 1996. - Т.1.

Уханова Е В Обретение мощей Св. Климента, лапы Римского, в контексте внешн внутренней политики Византии середины ІХ в. // Византийский временник - 2000. - Т Храпунов И. Н. Древняя история Крыма. - Симферсполь. 2005

Фадеева Т.М., Шапошников А.К. Княжество Феодоро и его князья. - Симферополь. Чичуров И.С. Византийские исторические сочинения - М., 1980.

Цукерман К. К вопросу о ранней истории фемы Херсона // Бахчисарайский истор - археологический сборник. - Симферополь. 1997. - Вып. 1

Цукерман К. Вентры в стране Леведии новая держава на границах Византии и Хазарии ок 83 -889 г // Материалы по археологии, истории и этнографии Таврии. - Симферополь. 1998. - Т. 6. Шестаков С. П. Очерки по истории Херсонеса в VI - X веках. Памятники Христианок

Херсонеса - М., 1908. - Вып. 3

Юргевич В. Две печати, найденные в византийском Херсонесе в 1884 г.// ЗООИД. - 1886. - Т.Ж

Якобсон А.Л. Средневековый Херсонес. - МИА 1950.- №17.

Якобсон А.Л. Раннесредневековый Херсонес. - МИА -1959. - № 63.

Якобсон А.Л. Средневековый Крым. - М. Л., 1964

Якобсон А Л. Крым в средние века. - М., 1973

Acta sanctorum... Bollandi, mensis Junii. Tom. V. sub die 26, volum, V. ed. Venezial 1744, P 151 sq.

Acta sanctorum, collecta... a sociis Bollandansis. Iunii, VII, 3.ed. Parisiis 1867.- pp. 162-Auzepy M.-F. Gothie et Crimee de 750 a 830 dans les sources ecclesiastique monastiques grecques // МАИЭТ.- Симферополь, 2000. - Вып. VII.

Delehave H. Propylaeum ad Acta sanctorum. Novembris. Synaxarium et Constantinopolitanae e Codice Sirmondiano. - Brussel, 1902.

Ehrhard H. Überlieferung und Bestand der hagiographischen und homiletischen Liter der griechischen Kirche. Leipzig, 1937. - T.I.

Kitchin G.W. Catalogus codicum mss.qui in bibliotheca Aedis Christi apud Oxonial adservantur 1867.

Lefort M. Album palaeographicum codicum graecorum. - Louvaiл, 1932.

Papebrochio D. De sancto Joanne, Episcopo Gotthiae, Vita e codice Vaticario nunc primi Latine versa. // Acta Sanctorum. - Iunii. - T. V, Antverpiae MDCCIX (1709). - P 190-194 Shevchenko I, Hagiography of the iconoclast period // Iconoclasm. - Birmingham, 197 Halkin F. Analectaa Bollandiana. - T. LXVI. - Bruxelles, 1948.

Halkin F. Le Synaxaire grec de Crist Church a Oxford//Analectaa Bollandian Bruxelles, 1948. - T.LXVI.

Huxley G. On the Vita of John Gotthia// Greek. Roman and Byzantina studies.- Durl 1978 - V 19 - №2



ю М. Могаричов, А.К. Шалошніков

житіє Іоанна Готського: два етапи формування джервла

в статті розглядається проблема часу складання Житія Іоанна Готського. Автори прийыли до висновку, що знайома нам редакція даного апографічного джерела не є первинпрототип був створений, швидше за все, в Криму (або вихідцем з півострова) в 3-811 рр. Він не був написаний у відвертому антиїконоборчому дусі і показував готсьелископа, в першу чергу, як мученика, потерпілого від хозар В 843-847 рр. текст итля був перероблений в Амастріді і знайшов виражену іконошанувальну спрямованість да просторової останньої редакції також не збереглося, її скорочений варіант дійшов нас у різних списках. Паралельно, можливо, існував і первинний варіант, на підставі от гбув складений так званий Грецький сінаксар Оксфордської церкви Христа.

Yu.M. Mogarichev, A.K. Shaposhnikov

On the Vita of St John the of Gotthia: two stages in source's formation

The paper submitted is aimed to clarify the time the Vita of St John the of Gotthia had been compiled. Authors argue the version available to be not an original one. The prototype appears ls be founded in Crimea (or, at least, by a person of Crimea extraction) in 806-811. It did not cononstrate pure anti-Iconoclast sense, the Gothic bishop being presented mainly as a martyr sufering from the Chazar conquerors. In 843-847 the original text was revised - this Amastris ext is marked by Iconophilia spirit. Thought its full version did not survive, there are known pany records of the brief one. Probably, the original text existed synchronously with the Firsed one to be a source so-called Synaxaire of the Oxford Christ Church basing on.



